
L I V R E T  P É D A G O G I Q U E

 Ce livret reprend et détaille les éléments du spectacle, cite les sources.
Il propose également des clefs pour suivre la piste de 

Terre de rêves, avant ou après la représentation... 
Bonne lecture !



Origine du spectacle

LA MATIÈRE 

Les musiques du spectacle s’appuient sur des mélodies mises en partition par Frances
Densmore au début du XXème siècle.

Il y a plus de 100 ans, Frances Densmore, une jeune musicologue armée de cylindres
phonographiques, visitait les réserves autochtones pour enregistrer, transcrire et traduire
les chants de différents peuples. 
Elle imprimait des traces de cette culture orale menacée de disparition : chants, mais aussi
noms et usages des plantes. Alors que de nombreux colons cherchaient à éradiquer
l'identité de ces peuples, Frances Densmore, pionnière de l'ethno-musicologie, tentait de les
comprendre et les préserver. 

Certaines de ces musiques étaient considérées comme des êtres vivants, elles
apparaissaient en rêve à la personne qui les recevait, cela dénote d’une conception du
monde radicalement différente de notre société.

La démarche de Frances Densmore a été critiquée car elle met en lumière une matière qui
appartient profondément à ces peuples, mais elle a permis d’en conserver des traces qui
ont pu arriver jusqu’à nous.

Joseph Doherty a découvert ces airs il y a plus
de 30 ans, il a été marqué par leur puissance et
leur complexité. Il les a arrangé et orchestré
avec ses propres influences.
L’histoire de Terre de rêve s’est construite en
s’inspirant du texte et du contexte de chaque
chant.

L’approche musicale du spectacle Terre de Rêves
peut être questionnée sous l’angle de
l’appropriation culturelle.
Agnès et Joseph ont cherché à être les plus précis
possible : les mélodies sont scrupuleusement
respectées et l’épopée s’appuie sur l’histoire et les
mythologies des Ojibwés.
Terre de rêve donne accès à cette matière, la rend
vivante, mais la question de la légitimité peut
toujours être posée.



Les partitions de Densmore qui ont  inspiré “Terre de rêves“

Densmore s’est efforcée de transcrire les chants qu’elle découvrait, mais ces musiques ont des
logiques internes difficiles à comprendre pour quelqu’un qui les perçoit  avec le prisme d’une
formation classique au début du XXème siècle.
Les mesures relevées sont asymétriques, ce qui était inhabituel pour un occidental à l’époque !
 

Parfois les tambours ont un tempo différent du chant,
volontaire et précis, cela relève d’une autre pratique très
différente. On constate que les mouvements mélodiques sont
presque toujours descendants.
Ces chants avaient une fonction, un usage : l’amour, la
guerre, la médecine… Densmore les situe dans leur
contexte.

Les pawnees ont récemment enregistré les chants en se
basant sur les partitions de Densmore.
https://archive.org/details/pawneemusic0000dens

Un site est dédié au travail de Densmore avec les Lakota :
https://www.lakotasongs.com/

Voici les références des mélodies utilisées dans le spectacle 

                    Sur le Mythe de la Tortue
 « Song of the Morning Star » (Catalogue No.1162)
Performer Coming Sun (Skidi tribe) not give his
Location  Pawnee Oklahoma (*3)
Date 1919-1920
Pawnee Music (pub. 1929)

                       “Animadja”, chanson de la vieille femme
je marche vers la terre des esprits
« To the Spirit Land » (Catalogue No.253) (Mide Song)
Performer Main’ans (21)
Location White Earth, Minnesota
Date 1907-1909
Chippewa music
(La voix a un mouvement métronomique de 138 et le tambour de 112 !)



                     Kokokoo, le hibou
No.27 Song of Hunting Medicine 
(Catalogue No.1840) 
« Song of the Owl Dance
Performer David Amab
Location Neopit, Wisconsin
Date September 1928. 
Menominee Music pub. 1932

                    La grenouille
(Omakako en Ojibwe)
No.117 Frog Dance Song 
(Catalogue No.1828)
Performer Louis Pigeon
Location Zoar, Wisconsin
Date September 1928

                    Sur le pissenlit, 
(repris sur le castor Dandelion)
No.135 Flute Mélodie N°1
Love Song (Catalogue No.1630)
Performer Mocihat
Location Keshena, Wisconsin
Date July - August 1925 (December 1925) 
Menominee Music pub. 1932No.112 

                    Sur la chanson du châtaignier
Song of the Trees 
(Catalogue No.206) existence?
Ga’gandac' (1)
Location Nicollect Hotel Minneapolis 
Date 23 November 1908 Chippewa music



                    Le départ, 
“Umbe animadjag”, “voici l’heure de ton départ...”
No.150 Farewell to the Warriors (Catalogue No.103)
Performer Mrs. Mee 
Location White Earth, Minnesota (*1)
Date 1907-1909

                    Les loups 
dans le conte avec les castors (repris à l’arrivée à Chicago)
No.5 « Yonder the Smoke was Standing » (Catalogue No.1109) 
Performer Mr.Wicita Blain (Skidi tribe)
Location Skidi Pawnee Oklahoma (*3)
Date 1919-1920 Pawnee Music (pub. 1929)

                    Musique sur la cascade (reprise avec le train)
No.121 War Song Concerning Owls (Catalogue No.1615)
Performer Peter Fish
Location Keshena, Wisconsin
Date July - August 1925 (June 1926) Menominee Music pub.1932       

                    “Ningocha Ninga gwet ninsea”, 
sur les chutes du Niagara et le retour de Kokokoo
No.88 Song of the Owl Medicine (Catalogue No.200)
Performer  O’deni’gun (12)
Location White Earth, Minnesota (*1) & (*2)
Date  1907-1909 Chippewa music

                    Le hunka
No.3 Ceremonial Song (Catalogue No.648)
Performer Weasel Bear Itun’-kasag-mato''
Location Standing Rock Reservation (*4)
Date 1911-1914
Teton Sioux Music (pub. 1918)

                    “Gego Bina Mawiken” (chanson de la fin)
No.138 « Do not weep » (Catalogue No.107) « I am not going to die » label
Performer Ki’tchimak’wa (5)
Location White Earth, Minnesota (*1)
Date  July 1907-1909

Reference is made to song no. 200 (catalogue no. 145), in the section on Red Lake reservation
music, which shows a repetition of this song by a singer on that reservation. 
Repition of « Do not weep » (catalogue no. 145)
Performer  Gi’wita’bines (15)
Location Red Lake, Minnesota (*2)
Date  July 1908



On retrouve dans Terre de rêves la flûte et le tambour qui immergent le spectateur dans la force des
mélodies collectées par Densmore.

Terre de rêve démarre avec une flûte Irlandaise et une mélodie, Sean Nos (chant Irlandais interprété a
capella et transmis oralement) puis c’est le thème de la mer, composé par Joseph qui nous emmène sur
l’océan.

Le spectacle fait intervenir également des instruments issus du Folk Américain : violon, mandoline,
saxophone, banjo et contrebasse.
Ces instruments tous originaires de la vieille Europe, ont migré pour appartenir au folk Américain.
Dans le Folk, on y trouve des traces des musiques autochtones, croisées avec de nombreuses autres
sources. Joseph a mené une longue réflexion sur ces influences, il l'intègre à ses propres arrangements.

Le bodhran,
tambour Irlandais

La mandoline  Une flûte
Autochtone
Américaine

Le banjo 

Le saxophone
ténor

La contrebasse
Le sampler et les pédales

de sélection des sons 
et de volume

Le violon

la guitare électrique

Les instruments et la musique du spectacle



- Les usages du chant en France
Autrefois, avant l’arrivée des transistors, les gens chantaient énormément, dans la rue, sur les chantiers,
en travaillant.
Les chants avaient des fonctions : berceuses, chant de travail, chants de marins..

Faire les explorateurs autour de soi :
- Rechercher des chants transmis par la famille.
Les enregistrer, les partager avec la classe.
S’interroger sur les chants des générations précédentes, qu’est ce qui a traversé les âges…

- rechercher l’origine de chants populaires
Ex. Au clair de la lune, Jean Petit qui danse…

- S’interroger : A quoi sert la musique aujourd’hui ?
(vendre des voitures, rêver…)
Est ce que la musique peut provoquer des visions ?

Histoire de l’enregistrement
Des cylindres de cire au phonographe, du CD à l’I Phone…
L’enregistrement a parfois lissé des musiques transmises oralement précédemment qui pouvaient
connaître de nombreuses variations régionales.
Ex : en Irlande l’apparition des disques a unifié le mode d’interprétation des musiques. Alors que chaque
village pouvait avoir sa subtilité, sa spécificité, l’enregistrement a donné un modèle unique qui a tué la
diversité !

Explorer les musiques qui se sont inspirées de mélodies traditionnelles
- Benjamin Britten, Grieg…

Dans le but de les conserver et de les faire connaître :
- Bartok, Kodàly en Hongrie

Pour faire une nouvelle musique :
La musique est toujours métissage (aucun compositeur ne part de rien…), chacun a dans son bagage la
musique de son époque, les airs qu’il entend.
- Haydn s’appuie sur des danses populaires.
- la Symphonie du nouveau monde de Dvorak, qui n’est pas vraiment inspirée de mélodies existantes du
nouveau monde, mais plutôt de musiques pentatoniques en général

Dans l’histoire de la musique nombreux sont les exemples d’emprunts de mélodies (en reconnaissant leur
provenance ou non !) :
- Serge Gainsbourg reprenant des mélodies de Chopin
- Le lion est mort ce soir, enregistré pour 2 dollars par son auteur pour les studio Gallo qui n’ont jamais
reversé le moindre droit malgré le succès mondial exceptionnel de cette chanson…
- Mickael Jackson pillant Manu Di Bango…

Aller plus loin…

Aller plus loin…



Les Anishinaabés 
sont un ensemble de nations autochtones d'Amérique du Nord parlant une racine de langues
algonquiennes et présentant une certaine similitude. Cet ensemble inclut les Algonquins, les
Outaouais, les Saulteaux, les Ojibwés, les Oji-Cris, les Mississaugas et les Potéouatamis. 
Le nom anishinaabé signifie « peuple originel ».
Aujourd’hui, leurs territoires s’étendent de l’ouest de Montréal aux grands Lacs, jusqu’aux
plaines du Dakota.

Les peuples Anish inaabes

- Le reniement systématique des traités signés avec les blancs.
- Jusqu’aux écoles au XXème siècle où les enfants perdaient leurs
cheveux, leur langue et leur culture, sous prétexte d’assimilation.

                  Sur l’histoire des peuples autochtones 
d’Amérique du Nord, vous pouvez lire 

La terre pleurera, de James Wilson

Cercle et chiffre 4
Le cercle est fondamental, il est omniprésent dans la
nature et dans le cosmos, il symbolise le lien profond qui
unit chaque être vivant sur terre. Danses et rituels sont
toujours circulaires.

La roue de médecine, ou cercle de vie, présente dans la
culture Ojibwe, est une représentation symbolique de
l’univers et des âges de la vie. Elle lie le cercle au chiffre
4 : saisons, points cardinaux, éléments, couleurs…

L’île de la tortue
L’Amérique du Nord connaissait une très grande
population avant l’arrivée des colons (de l’ordre de
50 millions d’habitants !)
Certains peuples ont totalement disparus, d’autres
ont réussi à résister et à conserver leur culture
malgré des siècles de démantèlement, exemples :
- L’introduction de couvertures contaminées par la
variole pour décimer les populations
- Le massacre des bisons pour détruire des
sociétés qui reposaient sur cet animal pour se
nourrir, se vêtir…

https://fr.wikipedia.org/wiki/Langues_algonquiennes
https://fr.wikipedia.org/wiki/Langues_algonquiennes
https://fr.wikipedia.org/wiki/Algonquins
https://fr.wikipedia.org/wiki/Outaouais_(peuple)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Saulteaux
https://fr.wikipedia.org/wiki/Ojibw%C3%A9s
https://fr.wikipedia.org/wiki/Oji-Cris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mississaugas
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pot%C3%A9ouatamis


Le Windigo
Le windigo est un monstre cannibale présent dans de
nombreuses cultures autochtones. On suppose que ce
personnage est né de la peur de la folie dûe à la faim qui ferait
perdre la raison et mènerait à des atrocités comme le
cannibalisme sauvage. 
Par extension, le windigo peut symboliser la menace du
capitalisme effréné, qui peut être destructeur et sans
conscience

- Les 7 feux Anishinaabe

Une prophétie  relate la migration contrainte de la nation Anishinabée, qui aurait plus de 500 ans, à
travers 7 étapes. 
Les Ojibwes ont remonté le St Laurent jusqu’aux grands lacs, la prophétie parle de “la nourriture qui
pousse sur l’eau”, il s’agit du riz sauvage qui est toujours à la base de l’alimentation des Chippewas
autour des grands lacs. Les deux vagues de migrations (autour du Lac supérieur) se sont retrouvées
grâce aux chants qu’ils ont reconnus ! Dans terre de rêve, c’est le chant “Omakako” qui permet
d’identifer la même culture après ce long voyage.
 
La prophétie des 7 feux décrit l’adaptation nécessaire à l’arrivée des Européens, leurs promesses
non tenues et les déplacements sur ce qu’elle décrit comme l’île de la tortue.
Elle s’achève avec le 7ème feu : 

Densmore avait également collecté les jeux des enfants, notamment le jeu des mocassins, il
s’agissait de cacher un objet ou un caillou sous une chaussure et faire deviner sa place sur le
rythme d’un tambour joué par un autre enfant. 

Aller plus loin…

« C’est en ce temps-là que la race
à la peau blanche devra choisir
entre 2 routes. Si elle choisit la
bonne, alors le septième Feu
allumera le huitième et dernier
Feu, un Feu éternel de paix,
d’amour et de fraternité. 
Si elle choisit la mauvaise route,
alors la destruction qu’elle a
apportée avec elle en venant
dans ce pays se retournera contre
elle et causera beaucoup de
douleurs et de morts sur la Terre»



EN LANGUE ANISHINABEMOWIN 

L’anishinabemowin (“mowin” signifie langue) réunit des peuples différents, dans un secteur qui
s’étend du Quebec aux Grands Lacs. Elle est encore parlée par 50 000 personnes environ entre
le Canada et les Etats-Unis.

- Boozhoo (bonjour, prononcez « Bojo ») évoque le recours au souffle de vie (boo) pour
exprimer le sentiment d’être en vie (zhoo).« bozhoo » vient de « Es-tu Nanabozo ? », Nanabozo
est l’être surnaturel créateur et filou, fils d’une femme humaine et du vent esprit du vent de
l’ouest 

- Mindimooyenh, signifiant « vieille femme » et évoque celle qui tient tout ensemble au sein de
la famille et de la nation. Mindimooyen, est aussi un nom pour le pissenlit qui ressemble à une
vieille femme à la dernière étape de sa vie !

- Aaniin, qui peut être utilisé comme salutation, indique qu’on reconnaît en autrui la même
lumière intérieure qui se trouve en nous.

- Miig wech , merci ! est utilisé pour remercier tout ce que la terre nous offre !

- Kokokoo, le hibou, le nom évoque le chant de l’oiseau. Plusieurs chants relevés par Densmore
évoquent le hibou, certains sont guérisseur, elle parle de “médecine-hibou»

- Omakako la grenouille, donne le mot omakakibag, la feuille-grenouille, le plantain.

- Gego bina mawik, la chanson finale signifie « ne pleure pas »

- Animaja, la terre des esprit est un fil rouge du spectacle … ne pas confondre spirituel et
spiritueux !

- Noodin, le vent, suivant sa direction, les vents portent des noms différents. Dans la chanson
de l’arbre on retrouve la phrase « Noodin eta ningotan » qui voulait dire selon Densmore, “les
arbres ne redoutent que le vent”. Ce chant était destiné à donner du courage aux guerriers.

Apprendre l’ojibwe, et découvrir de nombreuses ressources grâce au site https://ojibwe.net/

Découvrir le mémoire de Marlène Viardot  Revitalisation linguistique et pratiques artistiques :
l’exemple de la langue Canadienne Anishinaabé.

Le hunka
Le Hunka signifie le lien qui unit deux personnes ou « l’adoption » d’une personne par
un peuple. Les peuples premiers pouvaient reconnaître comme frère une personne
étrangère, ce qui impliquait droits et devoirs.

Aller plus loin…



Les animaux et le rapport à la terre

l’araignée et l’attrape-rêve
L’araignée fait écho à l’attrape rêve, bien connu des occidentaux, qui fonctionne comme un
talisman et filtre les rêves. Cet objet renvoie à l’importance du cercle et des 4 éléments (voir
la roue de médecine)

Le hibou
Le hibou (ou la chouette, “owl”) est présent dans de nombreuses musiques relevées par
Densmore, il peut soigner. Dans l’histoire c’est l’oiseau qui guide, il est un peu inquiétant.

Le castor
Les Anishinaabés faisaient beaucoup de commerce de peaux de castors avec les
Européens. Les castors blancs étaient rares et permettaient d’évaluer la population de ces
animaux (la présence d’un castor blanc laissait supposer de nombreux autres castors
“ordinaires »). Dans ”Terre de Rêves”, le conte du castor reprend une histoire où une jeune
fille se sacrfie pour son peuple, en l’emmenant sur une cascade.

Les bisons
Au XIXème siècle, les colons avaient constaté que la société Dakota reposait sur les bisons,
ce peuple vivait de façon nomade en se nourrissant, se chauffant, s’habillant avec ces
animaux. Pour déstabiliser ce peuple, une campagne d’extermination des bisons a eu lieu au
milieu du XIXème siècle, les gens les tuaient depuis les trains, des récompenses étaient
promises pour chaque bête, on trouve des photos avec des collines de têtes de bisons ! Pour
les Dakotas, l’idée de laisser les corps des animaux pourrir sur place devait être
particulièrement insupportable…

Le mythe de la tortue,
Pour de nombreux peuples, le continent américain est né d’un morceau de terre posé
sur le dos d’une tortue. On voit beaucoup d’images représentant l’Amérique avec la
forme d’une carapace de tortue («d’où l’expression Turtle Island »)
Selon la légende Chippewa, après un déluge originel, c’est Nanabozo, le créateur, qui
a posé la poignée de terre remontée par le rat musqué sur le dos d’une tortue

L’ile de la tortue est une conception profondément vivante de la terre, notre planète
n'est pas un caillou inerte !

Nanabojo
Nanabojo est le créateur, celui qui nomme les choses, représenté sous forme de lapin,
de corbeau, de coyotte. C’est un personnage embivalent, il est malin, filou parfois
lubrique. De nombreux conte le présentent en situation délicate, il s’en tire par la ruse.



Vers une conception holistique du monde
Dans de nombreuses nations premières, les jeunes traversaient un parcours initiatique pour entrer
dans l’age adulte : il devaient s’isoler plusieurs jours dans la nature pour connaître des visions et
définir leur animal totem.

Ce rite montre une profonde connexion au vivant et à la nature, bien différente de notre rapport aux
ressources occidental.

Les Anishinaabes ont une vision vivante de la terre, animaux et humains sont mouvants, se
transforment, peuvent changer de nom. 

Là où notre monde occidental considère l’homme en haut d’une pyramide des espèces, comme
dominant, ces peuples restituent l’humain comme faisant partie d’un tout vivant et connecté.

Selon la culture Anishinabé, l'homme est responsable et en charge de toute la création.
Cette vision est aujourd’hui éclairante, c’est un modèle de résilience qui pourrait dessiner un
nouveau rapport au monde et aux éléments, que confirme des découvertes récentes. 

Stéfano Mancuso, chercheur italien à la pointe de la science, a renversé l’échelle des
espèces, parlant même d’une forme d'intelligence pour le végétal. 
Cette conception est finalement proche des mythologies autochtones, de leur respect et leur
responsabilité envers les autres êtres vivants. 

Aller plus loin…
Combien d’animaux voyez vous dans le décor de Terre de rêve ?...



Les végétaux de terre de rêves

Le riz sauvage
Le riz sauvage, “manoomin”, est l’une des deux seules céréales natives en Amérique. Il se présente
sous forme de grands herbes de 1m à 2M50. Les Chippewas le récoltent toujours à la main.
Dans la réserve de White Earth dans le Minnesota, les Chippewas se battent pour préserver cette
ressource. Ils ont institué un droit pour le riz sauvage, droit à pousser dans une eau saine et non
polluée. C’est la première espèce végétale à se voir conférer un statut légal (en 2016) !
Voir article de Politis :
https://www.politis.fr/articles/2019/07/le-riz-sauvage-reconnu-sujet-de-droit-40678/

Le pissenlit
Comme beaucoup de plantes poussant naturellement dans la nature et dans
nos villes, le pissenlit est comestible, bourré de vitamines et de nutriments. Il
est particulièrement diurétique.
Un conte Anishinaabe l’associe à la vieille femme “Mindimooyen”, et lui donne
ce nom, dans ce conte une jeune femme blonde apparait vieille du jour au
lendemain, et disparait, on comprend qu’il s’agit de la transformation du
pissenlit.
En Anglais, pissenlit se dit dandelion, ce mot viendrait de « dent de lion »,
anglicisé !

Le plantain, 
également très courant dans nos villes et campagnes, était nommé plante
sous les pieds des blancs, ”whitemen foot”” car il est arrivé avec les colons.
Il est également comestible et possède des vertus, notamment en cas de
piqure.
S’adaptant aux sols tassés, il était le signe du passage de l’homme blanc.
Les plantes migrent comme les humains !

Les Châtaigniers
Jusqu’au début du XXème siècle, les châtaigniers
étaient nombreux et massifs sur le continent Nord-
Américain mais l’introduction d’une espèce asiatique
porteuse d’une maladie a provoqué une catastrophe
dans ce peuplement : la maladie s’est propagée
rapidement et les colons ont décidé d’abattre les sujets
sains avant de les voir contaminés, ne permettant pas à
l’arbre de développer une défense. 
Quelques châtaigniers isolés ont pu survivre… 
L’histoire de Terres de rêves imagine une châtaigne
plantée au XIXème siècle qui aurait permis à un arbre
d’être toujours debout aujourd’hui.

Le châtaignier de Belin Beliet (33) 
700 ans



Identifier les plantes et arbres de son environnement

Les trois soeurs
De nombreux peuples natifs Américains connaissaient cette technique, ancêtre de la
permaculture. Il s’agissait de cultiver ensemble plusieurs plantes : maïs-courges-haricots.
Les trois légumes nourrissent la terre mutuellement, avec apport d’azote, elle se complètent
et sont la base d’une alimentation équilibrée.
Cette technique existe aussi dansd le béarn avec les Haricots Tarbais ! 
Les 3 soeurs étaient connues plus particulièrement par les iroquois, pas par les ojibwés à
notre connaissance, mais cette notion est suffisamment intéressante pour faire une petite
entorse à la rigueur de l’histoire de Terre de rêves...

Le bouleau
Le bouleau était très important, considéré comme un grand
père, les usages étaient nombreux : wigwam, canoë en écorce
de bouleau mais aussi berceaux, on récoltait l’eau de bouleau
au printemps.

Il existait une écriture sur son écorce, une sorte d’alphabet pour
mémoriser des chants.

On pratiquait aussi trois soeurs ,
appelées “Milpa” 

en Amérique centrale

Les noms anishinaabe et histoires des plantes et arbres
sont issues de l’ouvrage passionnant de Mary Sisiip
Geniusz et édité par Wendy Makoons Geniusz,
malheureusement non traduit en Français

Un conte anishinaabe explique les traces
sur l’écorce des bouleau par le fait que

Nanabojo se soit caché de l’oiseau
tonnerre, dans un tronc de bouleau,
l’oiseau, furieux a lacéré les troncs

laissant les traces de sa colère !

Aller plus loin…



Histoire de la grande famine en Irlande
Au milieu du XIXème siècle, une maladie de la pomme de terre a provoqué une des plus terribles
famines de l’histoire de l’humanité en Irlande.
La population, sous la domination anglaise, a diminué de moitié provoquant une migration massive.
Des villages entiers partaient en Amérique, en Australie ou ailleurs en Europe.
Ces flots de migrants Irlandais ont constitué une main d’œuvre très importante dans la construction
du Canada et des Etats-Unis, ils vont prendre progressivement leur place dans la société jusqu’à
un président d’origine Irlandaise, Kennedy…
La traversée de l’océan était périlleuse et souvent mortelle, les maladies y circulaient.
L’arrivée pouvait être très difficile également, la misère n’était pas derrière ces migrants !

Histoire de la ville de Chicago
Chicago comptait 300 habitant en 1830 pour atteindre le million à la fin du même siècle, on peut
parler de ville champignon, championne du monde pour la rapidité de sa démographie !
Le petit village avait pour nom “la cité de l’ail des ours”
En 1795, dans une partie du traité de Greenville, une confédération autochtone accorda aux États-
Unis l'acquisition d'une parcelle d'environ 16 km2 de terre à l'embouchure de la rivière Chicago
(représentant une portion de l'actuel centre de la ville de Chicago).
D'autres accords issus du traité de Saint-Louis de 1816 permirent l'acquisition de terrains
supplémentaires dans la région de Chicago, dont la partie connue aujourd'hui comme étant le
portage de Chicago.
 
Cette ville témoigne de la révolution industrielle du XIXème siècle, des changements radicaux que
le monde a connu, inaugurant une ère nouvelle.

L’exploitation des ressources a été toujours croissante et c’est encore aujourd’hui un sujet de
discorde avec les peuples autochtones. Au canada, certaines nations combattent la déforestation
et la monoculture, ailleurs ce sont des projet d’oléoducs traversant des territoires naturels qui sont
contestés. 
Les Chippawas qui protègent juridiquement le riz sauvage donnent la direction à l’heure où on
s’interroge sur les droits des arbres ou de la Garonne.

Un peu d’histoire du XIXème siècle...

“Quand le dernier arbre sera abattu, la dernière rivière empoisonnée, le dernier poisson

capturé, alors l’homme s’apercevra que l’argent ne se mange pas” -Sitting Bull

https://fr.wikipedia.org/wiki/Trait%C3%A9_de_Greenville
https://fr.wikipedia.org/wiki/Chicago_(rivi%C3%A8re)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Downtown_Chicago
https://fr.wikipedia.org/wiki/Trait%C3%A9_de_Saint-Louis_(1816)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Portage_de_Chicago


JOSEPH DOHERTY

Né à Belfast, il est diplômé de la Royal Academy à Londres en musique
classique et en jazz. Compositeur, arrangeur et musicien multi-
instrumentiste, il a collaboré en studio et sur scène avec de nombreux
groupes et artistes de la chanson, du rock et du jazz (Zebda, Eiffel, Loïc
Lantoine, Akosh S. Unit, Bertrand Belin, La Tordu, Sons of the Desert,
Sarah Olivier, Stephan Eicher, Alain Bashung ...). 
Il compose également pour le théâtre où il a travaillé avec Laurent
Laffargue et Matthias Langhoff et pour le cinéma avec « Les Rois du
Monde » de Laurent Laffargue, « de Grâce ! » d’Yvan Delatour, et une
musique pour la télévision « Des Racines et des Ailes »

AGNÈS DOHERTY

Formée au piano classique et diplômée de philosophie, Agnès débute sa
carrière à la contrebasse, d’abord avec le groupe Samarabalouf puis pour
le théâtre (Cie Jean-Louis Hourdin, Cie Le temps de Dire, Le frichti de
Fatou avec la Cie Tombés du Ciel…). Elle crée des spectacles en solo
depuis 2007 : adaptations de trois romans de René Fallet et spectacles
pour le jeune public "Dans la valise de Boby (Lapointe)", "La petite souris et
le monde qui chante". 
Diplômée du conservatoire de Bordeaux (DEM en contrebasse) et formée
en direction de chœur, elle joue ponctuellement au sein de l’Orchestre
National de Bordeaux en Aquitaine.

BIOGRAPHIES

EN TANDEM
Ensemble, en 2012, ils adaptent en musique le roman de René Fallet "Bulle ou la voix de l’océan".
Ils créent en 2015 le spectacle "Finn McCool, légendes d’Eire", qui a tourné dans le réseau des
JMFrance sur 4 ans (plus de 200 représentations).  Depuis 2017 ils se consacrent à leurs différents
projets sur les arbres : "Au pied de l'arbre", "Au coeur de l'arbre", "les Fées de l'arbre". 

agnesdoherty@neuf.fr
TOURNEUR :

ARIANE PRODUCTIONS
anouch@arianeproductions.com
06 83 91 61 61 / 05 56 96 50 44

3, Rue Edgar Poe 
33700 Mérignac 

CONTACTS :

L’équipe de rêve du spectacle :

Sonia Millot : regard extérieur
Eric Charbeau et Philippe Casaban : scénographie
Yvan Labasse : Lumières

Terre de rêves a bénéficié du soutien de la ville de Monein, de l’association Tuberculture à  Chanteix, du
Rocher de Palmer à Cenon et de l’IDDAC Gironde


