Ce livret reprend et détaille les éléments du spectacle, cite les sources.
Il propose également des clefs pour suivre la piste de
Terre de réves, avant ou apres la représentation...
Bonne lecture !



Origine du spectacle

LA MATIERE

Les musiques du spectacle s’appuient sur des meélodies mises en partition par Frances
Densmore au début du XXéme siécle.

Il'y a plus de 100 ans, Frances Densmore, une jeune musicologue armée de cylindres
phonographiques, visitait les réserves autochtones pour enregistrer, transcrire et traduire
les chants de différents peuples.

Elle imprimait des traces de cette culture orale menacée de disparition : chants, mais aussi
noms et usages des plantes. Alors que de nombreux colons cherchaient a éradiquer
I'identité de ces peuples, Frances Densmore, pionniere de I'ethno-musicologie, tentait de les
comprendre et les préserver.

Certaines de ces musiques étaient considérées comme des étres vivants, elles
apparaissaient en réve a la personne qui les recevait, cela dénote d’'une conception du
monde radicalement différente de notre société.

La démarche de Frances Densmore a été critiquée car elle met en lumiére une matiere qui
appartient profondément a ces peuples, mais elle a permis d’en conserver des traces qui
ont pu arriver jusqu’a nous.

Joseph Doherty a découvert ces airs il y a plus
de 30 ans, il a été marqué par leur puissance et
leur complexité. Il les a arrangé et orchestré
avec ses propres influences.

L’histoire de Terre de réve s’est construite en
s’inspirant du texte et du contexte de chaque
chant.

L'approche musicale du spectacle Terre de Réves
peut étre questionnée sous l'angle de
I'appropriation culturelle.

Agneés et Joseph ont cherché a étre les plus précis
possible : les mélodies sont scrupuleusement
respectées et 'épopée s’appuie sur l'histoire et les
mythologies des Ojibwés.

Terre de réve donne acces a cette matiere, la rend
vivante, mais la question de la Iégitimité peut
toujours étre posée.




Les partitions de Densmore qui ont inspiré “Terre de réves”

Densmore s’est efforcée de transcrire les chants qu’elle découvrait, mais ces musiques ont des
logiques internes difficiles a comprendre pour quelgu’un qui les percoit avec le prisme d’'une
formation classique au début du XXeme siécle.

Les mesures relevées sont asymétriques, ce qui était inhabituel pour un occidental a I'époque !

Parfois les tambours ont un tempo différent du chant,
volontaire et précis, cela reléve d’'une autre pratique trés
différente. On constate que les mouvements meélodiques sont
presque toujours descendants.

Ces chants avaient une fonction, un usage : 'amour, la
guerre, la médecine... Densmore les situe dans leur
contexte.

Les pawnees ont récemment enregistré les chants en se
basant sur les partitions de Densmore.

FRANCES DERSMORE
LES INDIENS/D’AMERIQUE
https://archive.org/details/pawneemusic0000dens ET LEUR MUSIQUE

Un site est dédié au travail de Densmore avec les Lakota :
https://lwww.lakotasongs.com/

Voici les références des mélodies utilisées dans le spectacle

‘-> Sur le Mythe de la Tortue

« Song of the Morning Star » (Catalogue N0.1162)
Performer Coming Sun (Skidi tribe) not give his
Location Pawnee Oklahoma (*3)

Date 1919-1920

Pawnee Music (pub. 1929)

—'$ “Animadja”, chanson de la vieille femme
je marche vers la terre des esprits
« To the Spirit Land » (Catalogue N0.253) (Mide Song)
Performer Main’ans (21)
Location White Earth, Minnesota
Date 1907-1909
Chippewa music
(La voix a un mouvement métronomique de 138 et le tambour de 112 1)



Kokokoo, le hibou
No.27 Song of Hunting Medicine
(Catalogue N0.1840)
« Song of the Owl Dance
Performer David Amab
Location Neopit, Wisconsin
Date September 1928.
Menominee Music pub. 1932

—'~> La grenouille

(Omakako en Ojibwe)
No.117 Frog Dance Song
(Catalogue N0.1828)
Performer Louis Pigeon
Location Zoar, Wisconsin
Date September 1928

—‘> Sur le pissenlit,

(repris sur le castor Dandelion)

No0.135 Flute Mélodie N°1

Love Song (Catalogue N0.1630)
Performer Mocihat

Location Keshena, Wisconsin

Date July - August 1925 (December 1925)
Menominee Music pub. 1932No.112

- _$ Sur la chanson du chéataignier

Song of the Trees

(Catalogue No0.206) existence?
Ga’'gandac' (1)

Location Nicollect Hotel Minneapolis

Date 23 November 1908 Chippewa music



‘_ﬁ Le départ,

“Umbe animadjag”, “voici I'heure de ton dépatrt...”
No0.150 Farewell to the Warriors (Catalogue No0.103)
Performer Mrs. Mee

Location White Earth, Minnesota (*1)

Date 1907-1909

‘__‘> Les loups

dans le conte avec les castors (repris a I'arrivée a Chicago)
No.5 « Yonder the Smoke was Standing » (Catalogue N0.1109)
Performer Mr.Wicita Blain (Skidi tribe)

Location Skidi Pawnee Oklahoma (*3)

Date 1919-1920 Pawnee Music (pub. 1929)

‘—__‘> Musique sur la cascade (reprise avec le train)
No.121 War Song Concerning Owls (Catalogue N0.1615)
Performer Peter Fish

Location Keshena, Wisconsin

Date July - August 1925 (June 1926) Menominee Music pub.1932

ﬂ “Ningocha Ninga gwet ninsea”,

sur les chutes du Niagara et le retour de Kokokoo
No0.88 Song of the Owl Medicine (Catalogue No0.200)
Performer O’deni’gun (12)

Location White Earth, Minnesota (*1) & (*2)

Date 1907-1909 Chippewa music

—-—> Le hunka

No.3 Ceremonial Song (Catalogue N0.648)
Performer Weasel Bear Itun’-kasag-mato”
Location Standing Rock Reservation (*4)
Date 1911-1914

Teton Sioux Music (pub. 1918)

—% “Gego Bina Mawiken” (chanson de la fin)
N0.138 « Do not weep » (Catalogue N0.107) « | am not going to die » label

Performer Ki'tchimak'wa (5)
Location White Earth, Minnesota (*1)
Date July 1907-1909

Reference is made to song no. 200 (catalogue no. 145), in the section on Red Lake reservation
music, which shows a repetition of this song by a singer on that reservation.

Repition of « Do not weep » (catalogue no. 145)

Performer Gi'wita’bines (15)

Location Red Lake, Minnesota (*2)

Date July 1908



Les instruments et la musique du spectacle

On retrouve dans Terre de réves la flite et le tambour qui immergent le spectateur dans la force des
mélodies collectées par Densmore.

Terre de réve démarre avec une flate Irlandaise et une mélodie, Sean Nos (chant Irlandais interprété a
capella et transmis oralement) puis c’est le theme de la mer, composé par Joseph qui nous emmene sur
'océan.

Le spectacle fait intervenir également des instruments issus du Folk Américain : violon, mandoline,
saxophone, banjo et contrebasse.

Ces instruments tous originaires de la vieille Europe, ont migré pour appartenir au folk Américain.

Dans le Folk, on y trouve des traces des musiques autochtones, croisées avec de nombreuses autres
sources. Joseph a mené une longue réflexion sur ces influences, il I'intégre a ses propres arrangements.

Une flate La mandoline
Autochtone

Ameéricaine

Le bodhran,
tambour Irlandais

Le violon

Le sampler et les pédales
La contrebasse de sélection des sons
et de volume

Le saxophone
ténor



‘ﬂ Aller plus loin...

Explorer les musiques qui se sont inspirées de mélodies traditionnelles
- Benjamin Britten, Grieg...

Dans le but de les conserver et de les faire connaitre :
- Bartok, Kodaly en Hongrie

Pour faire une nouvelle musique :

La musique est toujours métissage (aucun compositeur ne part de rien...), chacun a dans son bagage la
musique de son époque, les airs qu’il entend.

- Haydn s’appuie sur des danses populaires.

- la Symphonie du nouveau monde de Dvorak, qui n'est pas vraiment inspirée de mélodies existantes du
nouveau monde, mais plutdét de musiques pentatoniques en général

Dans I'histoire de la musique nombreux sont les exemples d’emprunts de mélodies (en reconnaissant leur
provenance ou non!) :

- Serge Gainsbourg reprenant des mélodies de Chopin

- Le lion est mort ce soir, enregistré pour 2 dollars par son auteur pour les studio Gallo qui n’ont jamais
reversé le moindre droit malgré le succés mondial exceptionnel de cette chanson...

- Mickael Jackson pillant Manu Di Bango...

- Les usages du chant en France

Autrefois, avant I'arrivée des transistors, les gens chantaient énormément, dans la rue, sur les chantiers,
en travaillant.

Les chants avaient des fonctions : berceuses, chant de travail, chants de marins..

—% Aller plus loin...

Faire les explorateurs autour de soi :

- Rechercher des chants transmis par la famille.

Les enregistrer, les partager avec la classe.

S’interroger sur les chants des générations précédentes, qu’est ce qui a traversé les ages...

- rechercher l'origine de chants populaires
Ex. Au clair de la lune, Jean Petit qui danse...

- S’interroger : A quoi sert la musique aujourd’hui ?
(vendre des voitures, réver...)
Est ce que la musique peut provoquer des visions ?

Histoire de |'enregistrement

Des cylindres de cire au phonographe, du CD a I'l Phone...

L’enregistrement a parfois lissé des musiques transmises oralement précédemment qui pouvaient
connaitre de nombreuses variations régionales.

Ex : en Irlande I'apparition des disques a unifié le mode d’interprétation des musiques. Alors que chaque
village pouvait avoir sa subtilité, sa spécificité, I'enregistrement a donné un modele unique qui a tué la
diversité !



Les peuples Anishinaabes

Les Anishinaabés

sont un ensemble de nations autochtones d'’Amérigue du Nord parlant une racine de langues
algonquiennes et présentant une certaine similitude. Cet ensemble inclut les Algonquins, les
Outaouais, les Saulteaux, les Ojibwés, les Oji-Cris, les Mississaugas et les Potéouatamis.

Le nom anishinaabé signifie « peuple originel ».

Aujourd’hui, leurs territoires s’étendent de I'ouest de Montréal aux grands Lacs, jusqu’aux
plaines du Dakota.

L'ile de la tortue

L’Amérique du Nord connaissait une tres grande
population avant l'arrivée des colons (de I'ordre de
50 millions d’habitants !)

Certains peuples ont totalement disparus, d’autres
ont réussi a résister et a conserver leur culture
malgré des siecles de démantelement, exemples :
- L’introduction de couvertures contaminées par la
variole pour décimer les populations

- Le massacre des bisons pour détruire des

B Algonquin
B Nipissing
B Mississaugas
I Potawatomi

Odawa sociétés qui reposaient sur cet animal pour se
M Chippewa-(Ojibwa) i . Ay
B Chippewa (Saulteaux) nourrir, se vetir...
B Oji-cree

JUHES HILSIN

- Le reniement systématique des traités signés avec les blancs. LH TEH E PLEUHEHH

- Jusqu'aux écoles au XXéme siécle ou les enfants perdaient leurs ~ UMEHISIOE UE L AMERIDUE INDIENNE
cheveux, leur langue et leur culture, sous prétexte d’assimilation.

—$ Sur I'histoire des peuples autochtones
d’Amérigue du Nord, vous pouvez lire

La terre pleurera, de James Wilson

AN MICHEL
[

Cercle et chiffre

Le cercle est fondamental, il est omniprésent dans la
nature et dans le cosmos, il symbolise le lien profond qui
unit chaque étre vivant sur terre. Danses et rituels sont
toujours circulaires.
Oue :gglrur st

automne La roue de médecine, ou cercle de vie, présente dans la
culture Ojibwe, est une représentation symbolique de
I'univers et des ages de la vie. Elle lie le cercle au chiffre
4 : saisons, points cardinaux, éléments, couleurs...



https://fr.wikipedia.org/wiki/Langues_algonquiennes
https://fr.wikipedia.org/wiki/Langues_algonquiennes
https://fr.wikipedia.org/wiki/Algonquins
https://fr.wikipedia.org/wiki/Outaouais_(peuple)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Saulteaux
https://fr.wikipedia.org/wiki/Ojibw%C3%A9s
https://fr.wikipedia.org/wiki/Oji-Cris
https://fr.wikipedia.org/wiki/Mississaugas
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pot%C3%A9ouatamis

- Les 7 feux Anishinaabe

Une prophétie relate la migration contrainte de la nation Anishinabée, qui aurait plus de 500 ans, a
travers 7 étapes.

Les Ojibwes ont remonté le St Laurent jusqu’aux grands lacs, la prophétie parle de “la nourriture qui
pousse sur I'eau”, il s’agit du riz sauvage qui est toujours a la base de I'alimentation des Chippewas
autour des grands lacs. Les deux vagues de migrations (autour du Lac supérieur) se sont retrouvées
grace aux chants gqu’ils ont reconnus ! Dans terre de réve, c’est le chant “Omakako” qui permet
d’identifer la méme culture apres ce long voyage.

La prophétie des 7 feux décrit 'adaptation nécessaire a l'arrivée des Européens, leurs promesses
non tenues et les déplacements sur ce qu’elle décrit comme I'ile de la tortue.
Elle s’achéve avec le 7eme feu :

« C'est en ce temps-la que la race
ol ‘ T o a la peau blanchepdevrz;q choisir
’g) an;if;.. - entre 2 routes. Si elle choisit la
he bonne, alors le septieme Feu
allumera le huitieme et dernier
2 Feu, un Feu éternel de paix,
d’amour et de fraternité.
' Si elle choisit la mauvaise route,
alors la destruction qu’elle a
apportée avec elle en venant
dans ce pays se retournera contre
elle et causera beaucoup de

0 100 Kilometers

h)

{ o 5, Baawitigong !
6. Witkwedong A0 7 (Sault Sainte Marie) Sy

1. Moonivaang i
4. Manitoulin Montreal .g.-\'o

Lake

', Zhaagawasamikaa L
? e g Champlain
i

(Chequamegon Bay}

St, Clair

"_"'--,;L

3. Wawillantanong
(Detroit)

A—a Primary route of migration
®  Major stopping places

Presant-day Minnesota

douleurs et de morts sur la Terre»

Le Windigo

Le windigo est un monstre cannibale présent dans de
nombreuses cultures autochtones. On suppose que ce
personnage est né de la peur de la folie dde a la faim qui ferait
perdre la raison et menerait a des atrocités comme le
cannibalisme sauvage.

Par extension, le windigo peut symboliser la menace du
capitalisme effréné, qui peut étre destructeur et sans
conscience

‘ﬂ Aller plus loin...

Densmore avait également collecté les jeux des enfants, notamment le jeu des mocassins, il
s'agissait de cacher un objet ou un caillou sous une chaussure et faire deviner sa place sur le
rythme d’un tambour joué par un autre enfant.



EN LANGUE ANISHINABEMOWIN

L'anishinabemowin (“mowin” signifie langue) réunit des peuples différents, dans un secteur qui
s'étend du Quebec aux Grands Lacs. Elle est encore parlée par 50 000 personnes environ entre
le Canada et les Etats-Unis.

- Boozhoo (bonjour, prononcez « Bojo ») évoque le recours au souffle de vie (boo) pour
exprimer le sentiment d’étre en vie (zhoo).« bozhoo » vient de « Es-tu Nanabozo ? », Nanabozo
est I'’étre surnaturel créateur et filou, fils d’'une femme humaine et du vent esprit du vent de
I'ouest

- Mindimooyenh, signifiant « vieille femme » et évoque celle qui tient tout ensemble au sein de
la famille et de la nation. Mindimooyen, est aussi un nom pour le pissenlit qui ressemble a une
vieille femme a la derniére étape de sa vie !

- Aaniin, qui peut étre utilisé comme salutation, indigue gqu’'on reconnait en autrui la méme
lumiere intérieure qui se trouve en nous.

- Miig wech , merci ! est utilisé pour remercier tout ce que la terre nous offre !

- Kokokoo, le hibou, le nom évoque le chant de I'oiseau. Plusieurs chants relevés par Densmore
évoquent le hibou, certains sont guérisseur, elle parle de “médecine-hibou»

- Omakako la grenouille, donne le mot omakakibag, la feuille-grenouille, le plantain.
- Gego bina mawik, la chanson finale signifie « ne pleure pas »

- Animaja, la terre des esprit est un fil rouge du spectacle ... ne pas confondre spirituel et
spiritueux !

- Noodin, le vent, suivant sa direction, les vents portent des noms différents. Dans la chanson
de I'arbre on retrouve la phrase « Noodin eta ningotan » qui voulait dire selon Densmore, “les
arbres ne redoutent que le vent”. Ce chant était destiné a donner du courage aux guerriers.

"ﬁ Aller plus loin...

Apprendre I'ojibwe, et découvrir de nombreuses ressources grace au site https://ojibwe.net/

Découvrir le mémoire de Marléne Viardot Revitalisation linguistique et pratiques artistiques :
I'exemple de la langue Canadienne Anishinaabé.

Le hunka

Le Hunka signifie le lien qui unit deux personnes ou « l'adoption » d’'une personne par
un peuple. Les peuples premiers pouvaient reconnaitre comme fréere une personne
étrangere, ce qui impliquait droits et devoirs.



Les animaux et le rapport a la terre

* [|'araignée et I'attrape-réve
L’'araignée fait écho a l'attrape réve, bien connu des occidentaux, qui fonctionne comme un
talisman et filtre les réves. Cet objet renvoie a I'importance du cercle et des 4 éléments (voir
la roue de médecine)

e Le hibou

Le hibou (ou la chouette, “owl”) est présent dans de nombreuses musiques relevées par
Densmore, il peut soigner. Dans I'histoire c’est I'oiseau qui guide, il est un peu inquiétant.

e Le castor
Les Anishinaabés faisaient beaucoup de commerce de peaux de castors avec les
Européens. Les castors blancs étaient rares et permettaient d’évaluer la population de ces
animaux (la présence d'un castor blanc laissait supposer de nombreux autres castors
“ordinaires »). Dans "Terre de Réves”, le conte du castor reprend une histoire ou une jeune
fille se sacrfie pour son peuple, en 'emmenant sur une cascade.

* Les bisons

Au XIXeme siecle, les colons avaient constaté que la société Dakota reposait sur les bisons,
ce peuple vivait de fagcon nomade en se nourrissant, se chauffant, s’habillant avec ces
animaux. Pour déstabiliser ce peuple, une campagne d’extermination des bisons a eu lieu au
milieu du XIXeme siécle, les gens les tuaient depuis les trains, des récompenses étaient
promises pour chaque béte, on trouve des photos avec des collines de tétes de bisons ! Pour
les Dakotas, l'ildée de laisser les corps des animaux pourrir sur place devait étre
particulierement insupportable...

e Le mythe de la tortue,
Pour de nombreux peuples, le continent américain est né d’'un morceau de terre posé
sur le dos d’'une tortue. On voit beaucoup d'images représentant ’Amérique avec la
forme d’une carapace de tortue («d’ou I'expression Turtle Island »)
Selon la légende Chippewa, apres un déluge originel, c’est Nanabozo, le créateur, qui
a posé la poignée de terre remontée par le rat musqué sur le dos d’une tortue

L’ile de la tortue est une conception profondément vivante de la terre, notre planete
n'est pas un caillou inerte !

e Nanabojo
Nanabojo est le créateur, celui qui nomme les choses, représenté sous forme de lapin,
de corbeau, de coyotte. C'est un personnage embivalent, il est malin, filou parfois
lubrique. De nombreux conte le présentent en situation délicate, il s’en tire par la ruse.



"—$ Aller plus loin...

Combien d’animaux voyez vous dans le décor de Terre de réve ?...

Vers une conception holistique du monde

Dans de nombreuses nations premiéres, les jeunes traversaient un parcours initiatique pour entrer
dans I'age adulte : il devaient s’isoler plusieurs jours dans la nature pour connaitre des visions et
définir leur animal totem.

Ce rite montre une profonde connexion au vivant et a la nature, bien différente de notre rapport aux
ressources occidental.

Les Anishinaabes ont une vision vivante de la terre, animaux et humains sont mouvants, se
transforment, peuvent changer de nom.

La ou notre monde occidental considére 'hnomme en haut d’'une pyramide des especes, comme
dominant, ces peuples restituent ’humain comme faisant partie d’un tout vivant et connecté.

Selon la culture Anishinabé, I'homme est responsable et en charge de toute la création.
Cette vision est aujourd’hui éclairante, c’est un modéle de résilience qui pourrait dessiner un
nouveau rapport au monde et aux éléments, que confirme des découvertes récentes.

Stéfano Mancuso, chercheur italien a la pointe de la science, a renversé I'échelle des
especes, parlant méme d’'une forme d'intelligence pour le végétal.

Cette conception est finalement proche des mythologies autochtones, de leur respect et leur
responsabilité envers les autres étres vivants.



Les végétaux de terre de réves

Le riz sauvage

Le riz sauvage, “manoomin”, est I'une des deux seules céréales natives en Amérique. |l se présente
sous forme de grands herbes de 1m a 2M50. Les Chippewas le récoltent toujours a la main.

Dans la réserve de White Earth dans le Minnesota, les Chippewas se battent pour préserver cette
ressource. lls ont institué un droit pour le riz sauvage, droit a pousser dans une eau saine et non
polluée. C’est la premiere espéce végétale a se voir conférer un statut Iégal (en 2016) !

Voir article de Politis :
https://www.politis.fr/articles/2019/07/le-riz-sauvage-reconnu-sujet-de-droit-40678/

Les Chataigniers

Jusqu’au début du XXeme siécle, les chataigniers
étaient nombreux et massifs sur le continent Nord-
Américain mais l'introduction d’'une espece asiatique
porteuse d’'une maladie a provoqué une catastrophe
dans ce peuplement : la maladie s’est propagée
rapidement et les colons ont décidé d’abattre les sujets
sains avant de les voir contaminés, ne permettant pas a
I'arbre de développer une défense.

Quelques chataigniers isolés ont pu survivre...

L’histoire de Terres de réves imagine une chataigne

plrimtée a.u XIXéme siéclle qui agrait permis a un arbre Le chataignier de Belin Beliet (33)
d’étre toujours debout aujourd’hui. 700 ans
Le pissenlit

Comme beaucoup de plantes poussant naturellement dans la nature et dans
nos villes, le pissenlit est comestible, bourré de vitamines et de nutriments. Il
est particulierement diurétique.

Un conte Anishinaabe I'associe a la vieille femme “Mindimooyen”, et lui donne
ce nom, dans ce conte une jeune femme blonde apparait vieille du jour au
lendemain, et disparait, on comprend gu’il s’agit de la transformation du
pissenlit.

En Anglais, pissenlit se dit dandelion, ce mot viendrait de « dent de lion »,
anglicisé !

Le plantain,

€galement trés courant dans nos villes et campagnes, était nommé plante
sous les pieds des blancs, "whitemen foot™ car il est arrivé avec les colons.

Il est également comestible et possede des vertus, notamment en cas de
piqure.

S’adaptant aux sols tasseés, il était le signe du passage de ’'homme blanc.

Les plantes migrent comme les humains !




Le bouleau

au printemps.

5,1 mémoriser des chants.

Le bouleau était tres important, considéré comme un grand
pére, les usages étaient nombreux : wigwam, canoé en écorce i °
de bouleau mais aussi berceaux, on récoltait 'eau de bouleau

Il existait une écriture sur son écorce, une sorte d’alphabet pour

o’ ENR
'i - Un conte anishinaabe explique les traces

sur I'écorce des bouleau par le fait que
Nanabojo se soit caché de I'oiseau

’ tonnerre, dans un tronc de bouleau,
| _ I'oiseau, furieux a lacére les troncs

laissant les traces de sa colere !

Les noms anishinaabe et histoires des plantes et arbres
sont issues de I'ouvrage passionnant de Mary Sisiip
Geniusz et édité par Wendy Makoons Geniusz,
malheureusement non traduit en Francais

—% Aller plus loin...

Identifier les plantes et arbres de son environnement

Les trois soeurs

S0 MUCH
T GIVE LTS,

I ALL WE ILAVE

TO DO IS ASK

by Mol et
Banarriy domiai]

De nombreux peuples natifs Américains connaissaient cette technique, ancétre de la
permaculture. Il s’agissait de cultiver ensemble plusieurs plantes : mais-courges-haricots.
Les trois légumes nourrissent la terre mutuellement, avec apport d’azote, elle se completent

et sont la base d’'une alimentation équilibrée.

Cette technique existe aussi dansd le béarn avec les Haricots Tarbais !
Les 3 soeurs étaient connues plus particulierement par les iroquois, pas par les ojibwés a
notre connaissance, mais cette notion est suffisamment intéressante pour faire une petite

entorse a la rigueur de I'histoire de Terre de réves...

MILPA MEXICANA®

e # Ele salabuny v thils * gosites

On pratiquait aussi trois soeurs ,

appelées “Milpa”

en Ameérique centrale



Un peu d'histoire du XIXéme siécle...

Histoire de la grande famine en Irlande

Au milieu du XIXeme siecle, une maladie de la pomme de terre a provoqué une des plus terribles
famines de I'histoire de I'humanité en Irlande.

La population, sous la domination anglaise, a diminué de moitié provoquant une migration massive.
Des villages entiers partaient en Amérique, en Australie ou ailleurs en Europe.

Ces flots de migrants Irlandais ont constitué une main d’ceuvre trés importante dans la construction
du Canada et des Etats-Unis, ils vont prendre progressivement leur place dans la société jusqu’a
un président d’origine Irlandaise, Kennedy...

La traversée de I'océan était périlleuse et souvent mortelle, les maladies y circulaient.

L’arrivée pouvait étre tres difficile également, la misére n’était pas derriere ces migrants !

GREAT POTATE FARINE
TN IRELANE, 194157
Pagvan] ppuiuiion
changs by county

Ny
1 B

Histoire de la ville de Chicago

Chicago comptait 300 habitant en 1830 pour atteindre le million a la fin du méme siecle, on peut
parler de ville champignon, championne du monde pour la rapidité de sa démographie !

Le petit village avait pour nom “la cité de l'ail des ours”

En 1795, dans une partie du traité de Greenville, une confédération autochtone accorda aux Etats-
Unis l'acquisition d'une parcelle d'environ 16 km2 de terre a I'embouchure de la riviere Chicago
(représentant une portion de 'actuel centre de la ville de Chicago).

D'autres accords issus du traité de Saint-Louis de 1816 permirent l'acquisition de terrains
supplémentaires dans la région de Chicago, dont la partie connue aujourd’hui comme étant le
portage de Chicago.

Cette ville ttmoigne de la révolution industrielle du XIXéme siécle, des changements radicaux que
le monde a connu, inaugurant une ere nouvelle.

L’exploitation des ressources a été toujours croissante et c’est encore aujourd’hui un sujet de
discorde avec les peuples autochtones. Au canada, certaines nations combattent la déforestation
et la monoculture, ailleurs ce sont des projet d’oléoducs traversant des territoires naturels qui sont
contestés.

Les Chippawas qui protegent juridiqguement le riz sauvage donnent la direction a I'heure ou on
s’interroge sur les droits des arbres ou de la Garonne.

“Quand le dernier arbre sera abattu, la derniére riviére empoisonnée, le dernier poisson
capturé, alors I'homme s’apercevra que I'argent ne se mange pas” -Sitting Bull


https://fr.wikipedia.org/wiki/Trait%C3%A9_de_Greenville
https://fr.wikipedia.org/wiki/Chicago_(rivi%C3%A8re)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Downtown_Chicago
https://fr.wikipedia.org/wiki/Trait%C3%A9_de_Saint-Louis_(1816)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Portage_de_Chicago

BIOGRAPHIES

JOSEPH DOHERTY

Né a Belfast, il est dipldomé de la Royal Academy a Londres en musique
classique et en jazz. Compositeur, arrangeur et musicien multi-
instrumentiste, il a collaboré en studio et sur scene avec de nombreux
groupes et artistes de la chanson, du rock et du jazz (Zebda, Eiffel, Loic
Lantoine, Akosh S. Unit, Bertrand Belin, La Tordu, Sons of the Desert,
Sarah Olivier, Stephan Eicher, Alain Bashung ...).

Il compose également pour le théatre ou il a travaillé avec Laurent
Laffargue et Matthias Langhoff et pour le cinéma avec « Les Rois du
Monde » de Laurent Laffargue, « de Grace ! » d’Yvan Delatour, et une
musique pour la télévision « Des Racines et des Ailes »

AGNES DOHERTY

Formée au piano classique et diplémée de philosophie, Agnes débute sa
carriere a la contrebasse, d’abord avec le groupe Samarabalouf puis pour
le théatre (Cie Jean-Louis Hourdin, Cie Le temps de Dire, Le frichti de
Fatou avec la Cie Tombés du Ciel...). Elle crée des spectacles en solo
depuis 2007 : adaptations de trois romans de René Fallet et spectacles
pour le jeune public "Dans la valise de Boby (Lapointe)”, "La petite souris et
le monde qui chante".

¢ Diplémée du conservatoire de Bordeaux (DEM en contrebasse) et formée
en direction de chceur, elle joue ponctuellement au sein de I'Orchestre
National de Bordeaux en Aquitaine.

Ensemble, en 2012, ils adaptent en musique le roman de René Fallet "Bulle ou la voix de 'océan".
Ils créent en 2015 le spectacle "Finn McCool, légendes d’Eire", qui a tourné dans le réseau des
JMFrance sur 4 ans (plus de 200 représentations). Depuis 2017 ils se consacrent a leurs différents
projets sur les arbres : "Au pied de I'arbre", "Au coeur de l'arbre"”, "les Fées de l'arbre".

L'équipe de réve du spectacle :

Sonia Millot : regard extérieur
Eric Charbeau et Philippe Casaban : scénographie
Yvan Labasse : Lumiéres

Terre de réves a bénéficié du soutien de la ville de Monein, de I'association Tuberculture a Chanteix, du
Rocher de Palmer a Cenon et de I'IDDAC Gironde

CONTACTS :

" FI[D Elﬂﬁﬁﬁf agnesdoherty@neuf.fr

i TOURNEUR :

ARIANE PRODUCTIONS
anouch@arianeproductions.com
06 839161 61/0556 96 50 44 )

LT 3, Rue Edgar Poe & l;gRHINE
ey - 33700 Mérignac -

Finn M<Cool
ES DVEIR




